
Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

33 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

Оригинальная статья 
УДК 141.319.8 
http://doi.org/10.32603/2412-8562-2025-11-6-33-52 

Топология Дома: опыт феноменологического исследования 
границ пространства бытия человека 

Елена Леонидовна Разова 
Гродненский государственный университет имени Янки Купалы, Гродно, Беларусь, 

lrazova@gmail.com, http://orcid.org/0009-0009-2892-345X 

Введение. Статья посвящена философско-антропологическому анализу феномена 
Дома как ответу на технологический вызов. Цель – раскрыть онтологический статус 
Дома как пространства человеческого бытия, границы которого эрозируют в условиях 
цифровизации. Научная новизна заключается в разработке концепции «антропного 
пространства» и рассмотрении Дома как топоса укорененности. Актуальность обу-
словлена антропологическим кризисом, связанным с делегированием технологиям 
функций мышления. 
Методология и источники. Исследование основано на феноменологическом подходе. 
Анализ строится на концепциях М. Хайдеггера (обитание, забота), М. Шелера (телесность), 
М. Мерло-Понти (феноменология восприятия), П. Флоренского (дом как «синтетическое 
орудие») и Г. Башляра («поэтика пространства»). Метод философской герменевтики поз-
воляет интерпретировать Дом через множественные семантики: эмпирическую, аксио-
логическую, социальную, культурную, психологическую и мифологическую. 
Результаты и обсуждение. Показано, что Дом является пространством подлинной 
экзистенции, где собирается «четверица». Он выполняет функцию «внешнего тела» 
человека и общности, обеспечивая самостояние субъекта. Утрата Дома ведет к заме-
щению экзистенции функционированием. Обсуждаются виртуализация и мобиль-
ность, разрушающие топологию Дома, лишая бытие укорененности. 
Заключение. Делается вывод, что преодоление антропологического кризиса воз-
можно через восстановление Дома как «ойкоса». Ответом на технологический вызов 
является встраивание технологий в пространство экзистенции, центром которого 
остается Дом. Сохранение человеческой сущности достигается через усилие обита-
ния, заботы и творчества в границах Дома. 

Ключевые слова: Дом, антропологический кризис, тело, вещь, бытие-в-мире, технологический 
вызов, обитание 

Для цитирования: Разова Е. Л. Топология Дома: опыт феноменологического исследования 
границ пространства бытия человека // ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. С. 33–52. DOI: 10.32603/2412-
8562-2025-11-6-33-52. 

© Разова Е. Л., 2025 
Контент доступен по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 License. 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License. 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

34 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

Original paper 

Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological 
Research into the Boundaries of Human Existence 

Alena L. Razava 
Yanka Kupala State University of Grodno, Grodno, Belarus, 
lrazova@gmail.com, http://orcid.org/0009-0009-2892-345X 

Introduction. The article is devoted to a philosophical-anthropological analysis of the 
phenomenon of the Home as a response to the technological challenge. The aim is to reveal 
the ontological status of the Home as a space of human existence, the boundaries of which 
are eroding in the context of digitalization. The scientific novelty lies in the development of 
the concept of “anthropic space” and the consideration of the Home as a topos of 
rootedness. The relevance is determined by the anthropological crisis associated with the 
delegation of cognitive and creative functions to technology. 
Methodology and sources. The research is based on a phenomenological approach. The 
analysis draws on the concepts of M. Heidegger (dwelling, care), M. Scheler (corporality),  
M. Merleau-Ponty (phenomenology of perception), P. Florensky (the home as a “synthetic 
instrument”), and G. Bachelard (“the poetics of space”). The method of philosophical 
hermeneutics allows for the interpretation of the Home through multiple semantics: 
empirical, axiological, social, cultural, psychological, and mythological. 
Results and discussion. It is shown that the Home is a space of authentic existence where 
the “fourfold” (Geviert) gathers. It performs the function of an “external body” (exobody) for 
both the individual and the community, ensuring the subject's autonomy. The loss of the 
Home leads to the replacement of existence with mere functioning. It is argued that 
virtualization and mobility destroy the topology of the Home, depriving human existence of 
its rootedness. 
Conclusion. The conclusion is drawn that overcoming the anthropological crisis is possible 
through the restoration of the Home as an “oikos” (a humanized cosmos). The response to 
the technological challenge is the integration of technologies into the space of existence, the 
center of which remains the Home. The preservation of the human essence is achieved 
through the effort of dwelling, care, and creativity within the boundaries of the Home. 

Keywords: Home, anthropological crisis, body, thing, being-in-the-world, technological challenge, 
dwelling 

For citation: Razava, A.L. (2025), “Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological 
Research into the Boundaries of Human Existence”, DISCOURSE, vol. 11, no. 6, pp. 33–52. 
DOI: 10.32603/2412-8562-2025-11-6-33-52 (Russia). 

Введение. Футурологи, философы, писатели, такие как К. Чапек, А. Азимов, Н. Бост-
ром, Р. Курцвейл, прогнозируя технологическое будущее, полагали, что технологии, в част-
ности искусственный интеллект, преодолев накопительный период развития, восстанут про-
тив человека, уничтожив человеческую цивилизацию. Но реальность предлагает куда более 
сложное и требующее осмысления предположение, а именно: не технология превзойдет мо-
гуществом человечество, но человечество, отдав на откуп технологиям ответственность за 
свое существование вплоть до мышления и творчества, само превратится в биологический 
придаток искусственных систем. Что, впрочем, вероятнее всего приведет к деградации и 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

35 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

технологий, развитее которых обеспечивается тем самым человеком, ибо теряя собствен-
ную бытийственную сложность, человек едва ли сможет проектировать и развивать более 
сложные технические системы. 

Вызов современности видится в том, что опыт предыдущего этапа человеческой исто-
рии, когда на вызов технологии давался технологический же ответ, более не может быть 
повторен. На предельный вызов технологии, в частности искусственного интеллекта, воз-
можен лишь антропологический вызов. Действительно, так как отказаться от технологий 
или обернуть технологический прогресс вспять с очевидностью невозможно, единственным 
шансом для человека сохранить себя – это быть бóльшим человеком в соответствии со 
всеми прежними условиями. Это потребует от человека вернуть в пространство своего бы-
тия все те сущностные основания, осознано восстановить все те границы, которые исходно 
определяли этот вот биологический вид как человека во всей его особенности и уникально-
сти. Таким образом, мы сталкиваемся с антропологическим вызовом, где в центре не борьба 
с технологией, но борьба за человека. 

Технологическая современность в первую очередь вторглась в то, что можно назвать 
«ближним миром» – мир тела, повседневного вещного окружения, в само пространство 
дома. Симптомом разрушения этого ближнего мира является виртуальная реальность, кото-
рая «отменяет» физическое тело, превращая его, скорее, в недостаток, избыточный и сковы-
вающий биологический «багаж», препятствующий полноте слияния с виртуальностью. 
Виртуальность вытесняет также физическое окружающее пространство, форму которого за-
дают вещи, с которыми человек взаимодействует в своих повседневных практиках через 
телесный контакт. В виртуальной реальности нет всего комплекса телесных ощущений и 
моторики, что непосредственно связано с угнетением когнитивных функций. Без контакта 
с реальными вещами теряется связь с реальностью, как минимум, существенно изменяется 
восприятие реальности, особенно восприятие пространства и физических объектов (тела, 
вещи), о чем пишут В. О. Шипулина и С. А. Смирнов [1, 2]. 

Еще один симптом – культура сверхпотребления, низведшая вещи до лишенных осо-
знанной ценности и длительности объектов, используемых лишь для достижения социаль-
ных целей, что отмечал Ж. Бодрияр в работе «Система вещей» [3]. Объекты потребления 
лишены функции хранителей памяти, истории рода, культуры, о чем писали историки по-
вседневности, в частности Ф. Бродель в работе «Материальная цивилизация, экономика и 
капитализм» (1979) [4]. Окружая себя объектами, человек теряет связь с личной и коллек-
тивной историей.  

Основной вызов представляет собой искусственный интеллект, особенно так называе-
мые большие лингвистические модели (LLM), которым человек, порой без сомнения, пере-
дает функции мышления и творчества, выбирая упрощение своей жизни и растущий комфорт. 
Тема искусственного интеллекта и его влияния на культурные и социальные изменения ши-
роко исследуется – можно сослаться на работы таких авторов, как И. Ю. Замчалова и 
Д. В. Константинов [5, 6]. 

Сущностные основания и границы бытия человека, определяющие пространство, в ко-
тором через усилие, осознанную сложность как условие развития, через телесный контакт 
с физическим окружением разворачивает свою экзистенцию человек – именно они стано-



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

36 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

вятся актуальными для современного философско-антропологического исследования. Воз-
можно, осознание этих оснований и границ, определение пространства человеческого бы-
тия, его форм и структуры, позволить человеку вернуться к ним, сохранив свою человече-
скую сущность, не отказываясь, при этом, от самих технологий.  

Являясь основной формой человеческого пространства, Дом есть тот феномен, рас-
смотрение которого дает понимание оснований и границ человеческой экзистенции.  

Будучи не просто архитектурным сооружением, а топосом человеческого бытия, Дом 
дает возможность осознанно восстановить утраченную связь с миром. Здесь тело и вещь 
вновь обретает свою укорененность, переставая быть инструментальными объектами, ста-
новятся вновь формами бытия человека, соучаствуя в созидании обитаемого мира. 

Таким образом, если прежний вызов был технологическим, то сегодняшний – вызов 
нашему бытию и нашей способности обитать. Возможно, ответ на вызов технологий лежит 
в осознании пространства человеческого бытия, формой которого является Дом как сущ-
ностная основа и условие бытия человека. 

Методология и источники. Сам феномен дома может быть прочтен через различные 
семантики, определив целый ряд его значений: предметно-эмпирический (дом как матери-
альная вещь), аксеологический (дом как ценность, критерий значимого/ценного), социаль-
ный (место общности, социальное тело), культурный (хранилище памяти индивида, семьи, 
рода), психологический (основание личной идентичности, место личностного становле-
ния), мифологический (начало и завершение странствий героя, образ космоса). Первичным 
среди этих форм является материальный дом, дом как вещь, рукотворное материальное про-
странство обитания человека.  

Человеческая индивидуальная конечность преодолевается отнюдь не только продолже-
нием рода, но именно сохранением того бытийственного тела, которое представляет собой 
Дом, где сохраняются, передаются, изменяются смыслы, созданные человеком. Хранят их, 
передают и изменяют те, кто обитает в Доме, объединенные общим этосом, который позво-
ляет всей общности понимать эти смыслы так, как они творились (со-творялись) именно в 
со-бытии общности. В обитающую в Доме общность входят не только люди, но и вещи, 
наделенные смыслом и ценностью, животные, включенные в повседневные траектории оби-
тателей Дома. Временность, историчность, ситуативность как модусы конечности, выде-
ленные А. С. Гагариным [7, с. 15], преодолеваются в онтологии Дома. 

Э. Гуссерль в работе «Идеи чистой феноменологии» (1913) писал об интенциональных 
объектах, данных лишь в сознании, являющихся объектами для познающего субъекта и по-
средниками для взаимодействия между субъектами, чье существование не зависит от субъ-
ектов и представляет собой интерсубъективный мир, мир вещей [8]. М. Шелер, развивая 
схожую идею в работе «Феноменология и теория познания» (1913–1914)], отличал «пред-
меты» и «вещи». Он утверждал, что «предметы» даются человеческому восприятию в акте 
переживания, а вещи обладают собственной онтологией, как и дух [9]. Шелер утверждает, 
что в любом индивидуальном предмете можно выявить сущность, и усматривается сущ-
ность интуитивно. Собственно в этом Шелер усматривал отличие феноменологии от есте-
ственнонаучного анализа: постижение мира происходит лишь в непосредственном «кон-
такте с самим миром», с «основой всех вещей», через «благоговение человека перед тем, 
что рядом с ним» [9, с. 120].  



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

37 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

Контакт с миром, постижение жизни через постижение сущности вещей, через прожива-
ние жизни посредством вещей – есть условие человеческого способа существования, челове-
ческой экзистенции: «Изолировать и отгородить человека от непосредственного бытийного и 
жизненного контакта с основой всех вещей означает такое же страшное ограничение, равное 
прекращению подачи воздуха для его внутренней жизни, каким, с другой стороны, является 
отгораживание человека от природы. Человеку, по Гете, нужно иметь три рода благоговения: 
благоговение перед тем, что выше него; перед тем, что ниже него; перед тем, что рядом с ним» 
[9, с. 120]. Шелер писал, что в открытости миру проявляется онтологическая свобода, и ре-
зультат этой проявленности – творчество как имманентное свойство человека. Важно отме-
тить, что, говоря о творчестве, не следует ограничиваться лишь художественным творче-
ством. Способность создавать формы, отличные от природных, и есть первичное проявление 
творчества. Первое, что создает человек – дом, в котором обитает, и вещи, наполняющие дом 
и позволяющие человеку вести образ жизни, отличающий его от животных, какими был схо-
жими не были прочие их практики, повадки или реакции. Так Дом представляется особой 
формой бытия, творение которой есть результаты и условие становление человека человеком. 
Вслед за Шелером и его работой «Положение человека в космосе» (1928) можно расширить 
понятие тела от биологического до онтологического: человек через это тело, через свой дом, 
реализует духовные ценности, наделяя духовными смыслами и само жилище, и вещи в нем, 
а значит, через дом обретает ценности, смыслы, Бога [10].  

М. Хайдеггер писал, что трансцендентные сознанию вещи являют себя в «своей несо-
крытости и потаенности» [11, с. 46]. Через взаимодействие с материальным, вещным окру-
жением, физическим аспектом Дома (ибо не всякая вещь, не всякий предмет имеет равное 
значение и смысл, который обретает лишь через соучастие в бытии человека) становится 
понятным хайдеггеровское «бытие-в-мире» и «открытость миру». 

Тема Дома, пространства человеческого существования, места бытия человека доста-
точно активно исследуется современными зарубежными авторами, социологами, антропо-
логами, специалистами в области урбанистики. Наибоее комплексно феномен Дома рас-
сматривают в своих работах М. Хайдеггер, М. Мерло-Понти, Б. Латур, П. Слотердайк, 
Г. Башляр, А. Лефевр. Среди отечественных авторов можно назвать таких философов, как 
Л. Карсавин, П. Флоренский, В. Подорога, а также Б. В. Марков, Е. Л. Разова, А. С. Гагарин, 
С. Н. Рымарович, Л. В. Чеснокова.  

Дом есть экспликация внутреннего пространства, обитая в котором человек переживает 
феноменологический опыт: не имея достаточного опыта и готовности к осознанию про-
странства внутреннего, человек осознает его через пространство Дома. И встречное движе-
ние – выстраивая пространство Дома, человек творит свое внутренне пространство. Дом, 
таким образом, становится экзотелом человека, не просто средой обитания, но физическими 
(и не только физическими) границами мира внутреннего.  

Результаты и обсуждение. С философской точки зрения Дом – это не просто здание, а 
пространство подлинного человеческого бытия. Такое понимание Дома предложил 
М. Хайдеггер в эссе «Строительство Жительствование Мышление» (1951) [12], где он разли-
чает собственно строительсто здания и обитание в доме. Обитание предполагает соединение 
в пространстве дома «четверицы» – земного и небесного, смертного и божественного. Сам 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

38 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

дом и вещи, его наполняющие, и есть то место, где человек укореняется в бытии. В. Подорога 
в работе «Метафизика ландшафта» (1993), продолжая традицию Хайдеггера, описывает Дом 
как телесное, осязаемое пространство, продолжающее тело обитающих в нем людей, вопло-
щающее движения и жесты тела человека, накапливая и храня его телесную память [13]. Рас-
сматривая Дом как феномен культуры, как форму бытия нужно увидеть его и как живое со-
бытие, которое свершается на протяжении всего обитания в нем людей, событие, которое, 
возможно, именно в силу вовлеченности в него человека, вследствие почти непрерывного ин-
теллектуального усилия, о котором пишет М. Мамардашвили [14], необходимого наряду с фи-
зическим усилием для поддержания Дома живым, а значит, пригодным для жизни человека. 
Дом есть пространство бытия человека, выраженное в физической форме самого архитектур-
ного сооружения и вещей, его наполняющих. Чтобы это пространство было местом укоренен-
ности человека в бытии, требуется непрекращающееся усилие человека быть, обитать. 

Хайдеггер называл один из модусов этого усилия «заботой» [11, с. 191 и далее]. Забота 
создает обитаемое пространство, связывая человека и окружающие его вещи. Это значит, 
что «ближний мир» и человек связаны неразрывно и непосредственно. Более того, мир не 
есть что-то отдельное от человеческого существования: среда, окружающая его, объектив-
ная реальность или некий контекст существования. Мир сам существует, осуществляется в 
бытии человека, а человек бытийствует в мире. Таким образом, бытие в неразрывной связи 
с пространством обитания, бытие-в-мире, реализуемое через обитание в Доме, есть сущ-
ностное определение человека. Забота есть очеловечивание, одомашнивание мира через 
обитание в нем, превращение пространства физического в пространство антропное как со-
вокупность измерений бытия (телесного, вещного, социального, временного), преобразо-
ванную человеческой деятельностью (заботой, трудом, мышлением) в осмысленный, оби-
таемый космос, главной формой и моделью которого является Дом. 

Первично Дом – это искусственная среда, в которой человек как биологическое существо 
может функционировать, получая пространство, которое обеспечивает его безопасность, про-
питание и продление рода, благодаря чему страх смерти нивелируется заботой и служением 
общности друг другу от рождения до смерти. В Доме человек отчасти реализуется как живот-
ное, стремящееся обустроить свое логово, защитить его. Фактически Дом обеспечивает базо-
вые потребности, определенные А. Маслоу в работе «Мотивация и личность» [15], единые 
как для человека, так и для животного, а именно физиологические (органические) потребно-
сти и потребность в безопасности. Принципиальное отличие человека от животного в том, 
что для реализации и этих потребностей и собственно самой сущности своего бытия, человек 
создает целый полноценный мир, аналог космоса, рукотворный и управляемый, антропное 
пространство, результат взаимодействия объективных условий, которые делают возможным 
человеческое бытие, и активного, созидательного проекта по формированию осмысленного 
мира. Это пространство получает в какой-то момент своей истории самостоятельное бытие, 
порой даже довлеющее над человеком, обитающим в нем. И в этом пространстве, в его фо-
кусе – Доме, человеческая жизнь разворачивается как экзистенция, включающая в себя все 
живое и материальное окружение. Сам же Дом, будучи формой этого пространства, обладает 
и особой топологией, которая есть результат обитания человека в нем, с одной стороны, и 
карта его повседневного существования, с другой. Обитая в Доме, проживая пространство 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

39 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

своей экзистенции, человек познает мир, себя, бытие, обретает свои основания и границы, 
что позволяет ему реализовать его интенциональную сущность и устремиться к преодолению 
своих границ, к восхождению к Трансцендентному. 

Важно отметить, что в данном контекст Дом рассматривается не как эмпирическая ре-
альность каждого жилища, могущего выступать репрессивным и дисциплинарным аппара-
том, местом принудительной идентичности, о чем много писал, в частности М. Фуко 
(например, в работе «Надзирать и наказывать. Рождение тюрьмы» (1975) [16]). Дом здесь 
рассматривается как онтологическая возможность, как сущностная основа бытия человека, 
исследование же его девиантных реализаций еще предстоит выполнить. 

Творя Дом, создавая пространство обитания, человек расставляет в его границах все по 
своим местам, принимая за карты физическое выражение этоса общности, обитающей в 
Доме. Другие физические тела – люди, вещи, растения, животные – все эти части общности 
становятся уместными, т. е. обретают смысл и предназначение, каковых не имели бы вне 
общности, вне Дома, вне целостности в ее границах.  

Биологическое тело делает человека органичной частью биосферы, при этом, по срав-
нению с другим животными, во многом более уязвимой и несовершенной частью. Однако в 
силу этой уязвимости человек сотворил себе то тело, которое делает его принципиально 
отличным от любой иной формы жизни. Он создал для себя тело внешнее, свой дом. Пост-
классическая философия и, в частности феноменология, уделяет большое внимание иссле-
дованию человеческой телесности. Следует отметить, что интерес вызывает не только и не 
столько само тело как биологическая система, имеющая свою специфику, но в целом при-
равнивающая человека к другим живыми существами, а то, что, превосходя биологическую 
природу, делает тело человека сущностной основой именно человеческого его бытия. Так 
Э. Гуссерль в работе «Идеи к чистой феноменологии и феноменологической философии» 
[8, с. 168] предлагает различать тело физическое (Körper), которое есть и у человека, и у 
животного, и «живое тело» (Leib), представляющее собой пространство физического ощу-
щения и действия человека, имеющего интенциональную природу и, по сути, являющегося 
сущностной основой и условием возможности восприятия и сознания. М. Хайдеггер отме-
чал, что тело неразрывно связано с экзистенцией, участвуя во взаимодействии с вещами, 
задавая наше восприятие и понимание пространства и времени [11]. Наиболее концентри-
рованно идею экзистенциальности тела выразил М. Мерло-Понти, который в работе «Фе-
номенология восприятия» (1945) утверждал, что тело есть способ бытия человека в мире, 
что человек познает мир через проживание мира, через телесные практики [17]. Но, будучи 
основой и условием человека как вида, обладающего сознанием, тело тем не менее реали-
зует эту свою роль лишь в пространстве, которое обеспечивает выживание человека и био-
логическое (тепло, безопасность), и социально-культурное (сохранение и передача знания). 
И пространство это – пространство Дома, без которого потенциал тела не может быть реа-
лизован, по крайней мере, полностью. 

Проблема возникает, когда человек теряет связь со своим телом, превращая его не в 
основание экзистенции, а в объект, подвластный его воле, объект манипуляций, нечто вто-
ричное и утилитарное. Человек перестает обитать в своем теле как в Доме, но пользуется 
им как объектом потребления. Процесс деконструкции телесности хорошо представлен в 

https://www.google.com/search?sca_esv=43c4ab87ea7f1f9b&cs=1&sxsrf=AE3TifMTwxXBGj4UipE96oahi-B7YzXbEA%3A1758996455470&q=%D0%9D%D0%B0%D0%B4%D0%B7%D0%B8%D1%80%D0%B0%D1%82%D1%8C+%D0%B8+%D0%BD%D0%B0%D0%BA%D0%B0%D0%B7%D1%8B%D0%B2%D0%B0%D1%82%D1%8C.&sa=X&ved=2ahUKEwiBm_C2xPmPAxUEVfEDHeZECpkQxccNegQIAxAB&mstk=AUtExfCkNUjJ8bwdIA44Gw8cdsAFwdknWKOOSphS3ibooLS6iFMcIoja0fOCKRKKWZyZGUHWy1j3QWx5ADY6qPd9Ye-sVc74gHOkmp7dw4dU8mSgh4_Wink81WDJnsGRRQmU0FonGjibq1czl2uSbRYUDVwAfhILALvB5c2p3RrxLrCJGdc&csui=3
https://www.google.com/search?sca_esv=43c4ab87ea7f1f9b&cs=1&sxsrf=AE3TifMTwxXBGj4UipE96oahi-B7YzXbEA%3A1758996455470&q=%D0%A0%D0%BE%D0%B6%D0%B4%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D0%B5+%D1%82%D1%8E%D1%80%D1%8C%D0%BC%D1%8B&sa=X&ved=2ahUKEwiBm_C2xPmPAxUEVfEDHeZECpkQxccNegQIBBAB&mstk=AUtExfCkNUjJ8bwdIA44Gw8cdsAFwdknWKOOSphS3ibooLS6iFMcIoja0fOCKRKKWZyZGUHWy1j3QWx5ADY6qPd9Ye-sVc74gHOkmp7dw4dU8mSgh4_Wink81WDJnsGRRQmU0FonGjibq1czl2uSbRYUDVwAfhILALvB5c2p3RrxLrCJGdc&csui=3


Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

40 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

работе А. Ф. Поломошнова и А. А. Молоканова [18]. Виртуализация пространства разру-
шает телесность экзистенции, разрушая тем самым пространственность как условие бытия 
человека. Виртуализация человека до цифрового аватара, даже при условии максимально 
реалистичной имитации физических ощущений от действий в виртуальной среде, не ком-
пенсирует пассивность и разъединенность с телом физическим, что негативно сказывается 
на когнитивных функциях, напрямую интегрированных с телесной моторикой. Вместе с те-
лом, человек в виртуальном мире утрачивает пространство, а с ним и понятие «своего про-
странства», Дома. Так возникает реальная опасность утраты собственно человеческой иден-
тичности, так как вне дома, а значит, вне общности, обитающей в доме, индивид снова ста-
новится уязвимой единицей, мало приспособленной для выживания как в мире природы, 
так и в мире социальном, так как вне общности, без Дома он не обладает тем самостоянием, 
что позволяет ему занять позицию субъекта, но быть лишь объектом. 

Дом, физическое помещение, наполненное предметами обихода, орудиями, есть про-
странство и результат разворачивания телесного потенциала. И встречное движение – выстра-
ивая пространство Дома, человек творит тело, впитывающее в себя привычные практики, же-
сты, позы, тем самым задавая форму проживания-познания мира. Об особом статусе дома, а 
так же того, что его наполняет, писал П. Флоренский в работе «Органопроекция» (1919). Он 
определял Дом как «синтетическое орудие» [19, с. 157], позволяющее человеку, биологически 
ограниченному, существовать как человек. При этом каждое орудие, объединенное с другим в 
Доме, есть продолжение тела человека. «По замыслу своему жилище должно объединять в 
себе всю совокупность наших орудий – все наше хозяйство. И если каждое орудие порознь 
есть отображение какого-либо органа нашего тела с той или другой его стороны, то вся сово-
купность хозяйства как одно организованное целое есть отображение всей совокупности 
функций органов в их координированности. Следовательно, жилище имеет своим первообра-
зом все тело в его целом. Тут мы припоминаем ходячее сравнение тела с Домом души, с Жи-
лищем разума. Тело уподобляется жилищу, ибо самое Жилище» [19, с. 158]. 

Таким образом, Дом – это продолженное тело, но не столько индивида, сколько общно-
сти, которая, объединена общим этосом, обитает в едином пространстве, что проанализи-
ровано в работе автора «Топология этоса: антропологическое прочтение феномена Дома» 
[20]. Важно отметить, что общность «не отменяет» индивида, не низводит его до несамо-
стоятельной части целого, но обеспечивает возможность целостности, способной обладать 
самостоянием и выступать субъектом социальных процессов, культуры и истории, которая 
в состоянии удерживать континуальность традиции, ценностей, культурных практик, па-
мяти и веры. Принадлежность к общности дает индивидуальному ее члену силу противо-
стоять давлению внешнего мира, власти его дисциплинарных практик, принудительности и 
обязательности социального габитуса. В то же время принадлежность к общности, укоре-
ненность в этосе дает человеку силу идти в мир, открываться ему навстречу без страха утра-
тить самостояние в анонимной массе. 

Будучи физическим телом общности, Дом выполняет для общности роль тела социаль-
ного. Тело индивида, чья форма, внешний вид, жесты и движения задаются обществом, его 
нормами и институтами, есть инструмент репрезентации индивида во внешнем социальном 
окружении, о чем пишет М. Фуко в работах «Надзирать и наказывать» (1975) и «История 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

41 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

сексуальности» (1976–1984) [16; 21]. В работе «Различение: социальная критика суждения» 
(1979) П. Бурдьё писал, что тело есть социальная память, проявляемая бессознательно в 
повседневных практиках. В этой же работе Бурдьё отмечает, что дом воплощает габитус, 
являясь физическим и символическим выражением социального положения [22]. Ж. Бод-
рийяр в работе «Система вещей», экстраполируя символическую функцию тела на Дом, го-
ворит о нем как о системе знаков, задачей которых является уже не формирование простран-
ства экзистенции, но представление человека в обществе [3]. Таким образом, выполняя роль 
социального тела человека, обеспечивая встроенность человека в социальное пространство, 
его коммуникацию с социальным миром, Дом предстает телом общности, посредством ко-
торого происходит выстраивание взаимодействия с другими общностями, репрезентация 
общности в социальном мире, формой которого является город (любое поселение).  

Индивид через принадлежность к общности, облеченный ее телом-Домом, преодоле-
вает в своей экзистенции собственные границы, не отрицая их, а значит, оставаясь челове-
ком и сохраняя свою индивидуальность. Так, индивидуальная конечность преодолевается 
отнюдь не только продолжением рода, но именно сохранением того бытийственного тела, 
которое представляет собой Дом, где сохраняются, передаются, изменяются смыслы, со-
зданные человеком во взаимодействии с другими людьми, обитающими в этом же Доме, где 
формируется и обеспечивается приватность, призванная сохранить индивида в его уникаль-
ности, о чем пишет в своих исследования Л. В. Чеснокова [23]. Объединенные общим это-
сом, который позволяет всей общности понимать эти смыслы так, как они творились (со-
творялись) именно в со-бытии общности. В обитающую в Доме общность входят не только 
люди, но и вещи, наделенные смыслом и ценностью, животные, включенные в повседнев-
ные траектории обитателей Дома.  

Дом – горизонт для тела человека, мир – горизонт для Дома. Дом, его пространственная 
форма, его «география», материальные вещи, наполняющие его, имеющие не только утили-
тарный, но и ценностный, и сакральный смысл, – все это есть тоже тело, тело феноменаль-
ное, которое только и может соприкасаться в повседневном опыте с горизонтом простран-
ства мира внешнего.  

Творя Дом, человек расставляет все по своим местам. Другие люди, вещи, растения, 
животные – все обретает смысл и предназначение, большее, чем вне Дома и без человека. 
Входя в пространство экзистенции, все оно становится частью пространства онтологиче-
ского, частью целостности. Так экзистенция становится формой бытия через человека в 
виде пространства его Дома. 

Говоря о пространстве дома, о его топологии, нельзя не говорить о вещном наполнении 
этого пространства, история которого во многом и составляет историю материальной куль-
туры человека (подробное исследование понятия вещи с точки зрения истории культуры 
можно найти в статье А. Д. Шоркина [24]). Феномен вещи стал одним из ключевых для 
постклассической философии и философской антропологии. Важно подчеркнуть, что для 
понимания экзистенциального пространства Дома и роли в нем вещи, надо отличать объект 
и вещь. Первым такое разделение предложил М. Хайдеггер в эссе «Вещь» [25]. Он утвер-
ждал, что вещь – не объект, а событие, в котором собирается «четверица», где проявляется, 
делается для человека видимым бытие. М. Бубер в работе «Я и Ты» (1923) противопостав-



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

42 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

лял два типа отношений человека и вещи – «Я–Оно», где вещь является пассивным объек-
том, и «Я–Ты», где человек и вещь взаимодействую в диалоге, благодаря чему проявляется 
сущность человека [26]. В. Подорога в «Метафизике ландшафта» писал, что вещь участвует 
в человеческой экзистенции, а взаимодействие человека и вещи порождает событие, тем 
самым устанавливается связь человека и мира, сознания и физической реальности [13]. 
Внутри пространства экзистенции человек окружен вещами, с которыми связан интимными 
отношениями заботы, осознанного выбора и инструментального применения. Такие вещи 
наполняют пространство бытия человека, обитая в доме вместе с людьми, они являются 
посредниками взаимодействия человека с миром. Такое отношение принципиально отлично 
от «предметного» отношения к вещам, воспринимаемым лишь как сырье или техника. Вещи 
формируют «здесь и сейчас» человеческое бытие. Обитание человека среди вещей есть по-
вседневность, в которой человек существует не как изолированная единица, но взаимодей-
ствует с другими – людьми и вещами, которые говорят на собственном языке, понятном для 
человека, обитающего среди этих вещей. 

Постклассическая философия отмечает, что вещь утрачивает свою экзистенциальную 
сущность, трансформируясь в объект, знак социального статуса, о чем пишет Ж. Бодрийяр 
в «Системе вещей» [3]. Фактически, вещи перестают участвовать в экзистенции, использу-
ясь лишь для социального различения, в силу чего за вещью остается роль репрезентации 
положения человека в системе социальных отношений, роль знака, а со временем и знака, 
лишенного содержания, симулякра. Знак, как и симулякр, лишены связи с бытием, более не 
вовлечены в экзистенцию. Такая современная инфляция вещи отражает и инфляцию самого 
Дома как пространства экзистенции, а вместе с ним и инфляцию собственно человеческой 
экзистенции, в силу чего человек утрачивает связь с бытием, превращаясь в то, что Хайдег-
гер именовал das Man – усредненный человек, пребывающий в текущем моменте, оторван-
ный как от прошлого (традиция), так и от будущего (смысл), утративший свое пространство 
и свою укорененность в бытии. Знак современности – стремление человека к потреблению, 
вещизму, чувственному наслаждению, отказ от историчности и страх перед будущим. Огра-
ничение человека лишь сиюминутным существованием, отказ от укореннености в бытии, 
от собственной онтологии, от восхождения к трансцендентному, требующему осознания и 
преодоления собственных границ при сохранении укорененности в предельных основаниях 
своего человеческого способа бытия, человеческой экзистенции, ведет к утрате человечно-
сти, ибо приравнивает человека к объекту, лишенному памяти, истории, ценностей, значи-
мому лишь в прикладном смысле как инструмент, объект, используемый кем-то для чего-то, 
без соотнесения цели и способа использования с сущностью, смыслом самого объекта. Этот 
смысл, сущность временная и изменчивая, вкладываются в человека через вовлечение его в 
социальные процессы, моду посредством информационного воздействия. Человек стано-
вится объектом. Фактически этот статус человека-объекта закрепляет объектно-ориентиро-
ванная онтология, представленная работами Г. Хармана [27], которая возвращает вещам 
субъектность (вслед за Хайдеггером Харман определяет любую вещь как место встречи 
«четверицы»), оставляя за человеком уникальность способа существования среди других 
объектов и специфический модус взаимодействия с ними. 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

43 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

Даже если принять подход объектно-ориентированной онтологии в отношении онтоло-
гического статуса вещи, то в отношении человека верно то, что он не только способен вос-
принимать окружающие его вещи, но и вовлекать их в свою экзистенцию, возводя вещи из 
статуса «что» в статус «зачем» и «почему». Созданное, сотворенное получает ценность и 
смысл не только для отдельного человека, но и для других, кто воспринимает это творение 
схожим с творцом образом, ибо укоренен в тот же либо близкий, созвучный этос (понятие 
«этос» проанализировано в работе автора «Проблема определения понятия «этос». Фило-
софский аспект» [28]. Именно так возникает пространство со-бытия. Впрочем, следование 
моде как одинаковое ритуальное использование разными людьми одинаковых вещей, как 
подражание некоему кумиру не есть акт творения и понимания, ибо такая вещь и такой ри-
туал не есть ответ собственному этосу. Такое обращение с вещами не ведет к созданию сво-
его мира, но есть попытка проживания через механическое подражание жизни другого че-
ловека, чужой жизни. Даже облекаясь в конкретную форму, мир лишен онтологии. 

Созидание жизни с помощью вещи, взаимодействие с вещью как с помощником, необхо-
димым для творения, – неотъемлемая характеристика отношений в границах пространства 
человеческой экзистенции. Так вещь, включенная в экзистенцию, становится не просто мате-
риальным следом человеческого существования, но местом встречи человека и физического 
мира, местом, которое расширяется до социального пространства города, до целостного кос-
моса культуры, о чем в своих работах пишет В. И. Ионесов [29; 30]. Вещное наполнение Дома 
получает статус акторов, так как вещи есть накопители памяти, домашние животные – храни-
тели человеческой эмоциональности и этики. Через них идет воспитание, вдохновение, пере-
дается знание и память, т. е. совокупно формируется идентичность общности. Вещи же в 
свою очередь обретают субъектнось и онтологичность как органическая обязательная часть 
пространства бытия.  

Дом как физическое здание, вещи, наполняющие дом, общность, внутри которой инди-
вид обитает, – все это формирует не просто некую сумму или даже систему объектов, но 
создает космос, подобный, как элемент фрактала, космосу бытия. Л. П. Карсавин назвал 
такую целостность «симфонической личностью» (понятие, введенное Карсавиным в работе 
1929 г. «О личности») [31, с. 13]). Люди, вещи, само физическое пространство Дома – все 
образует особую целостность «симфонической личности», обладает самостоянием за счет 
укорененности в общем этосе, за счет общего социального тела, физического пространства 
повседневного обитания и единой онтологической формы – Дома. Дом как именно онтоло-
гическая форма предстает основанием для определения нескольких отдельных индивидов 
себя как общности, как «Мы», а в постоянном взаимодействии с вещами («вещное инобы-
тие» у Карсавина) и тварями – как «симфонической личности». Это происходит в силу еди-
ных границ и оснований экзистенции, становящейся общей, метаэкзистенцией обитателей 
дома, обладающей общими практиками, смыслами, традициями, памятью, не существую-
щими в своей целостности по отдельности у каждого из членов такой общности. В понима-
нии Карсавина, симфоническая личность несомненно куда больше, чем Дом, – это познава-
емый тварный мир, получающий свою бытийность именно посредством человеческой лич-
ности. В таком определении не только человеческий Дом понимается как космос, но весь 
человеческий космос становится подобен Дому. В. Подорога в работе «Выражение и смысл. 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

44 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

Ландшафтные миры философии» (1995) писал, что «…мир – это то, что начинает быть од-
новременно с существованием самих смертных, образуя скрытый “топос бытия”, который 
никто из смертных “не знает”, хотя они и есть в качестве живущих на земле благодаря тому, 
что он направляет, отграничивает, собирает и хранит жизненные пространства в их неяв-
ленной, не дающейся в представлении власти над человеком» [32, с. 270]. 

М. Хайдеггер указывал, что создание дома, даже сам акт строительства, есть осмысле-
ние того места, которое человек занимает в мире, а сам Дом есть то пространство, где чело-
век укореняется в бытии [12]. Целостность Дома как пространство экзистенции осмысливал 
Г. Башляр в его «Поэтике пространства» (1958), где он, анализируя архитектурные и струк-
турные элементы дома как здания, видел в них символику внутреннего мира, мира души» 
человека [33]. Башляр, называя дом «убежищем души», писал что «дом – это наш уголок 
мира. Как часто говорят, это наш первомир. Дом – поистине космос, космос в полном 
смысле слова. Разве не прекрасен самый скромный дом, увиденный сквозь призму души 
[33, с. 27]. Символизм Дома исследовал и К. Г. Юнг, в частности, в последней своей работе 
«Человек и его символы» (1961) [34]. Он рассматривал Дом как архетип, в котором отража-
ются движения психики человека, сознательные и бессознательные аспекты личности. 
Э. Холл, который в работе «Скрытое измерение» исследовал влияние культурных норм на 
пространство Дома, показал, что формы его пространства есть своеобразный язык, на кото-
ром говорит культура, высказывая свои сущностные ценности [35]. Понимание Дома как 
пространства экзистенции легло в основу гуманистической архитектуры, одним из основа-
телей которой был К. Александер [36], где проектирование и строительство жилого здания 
воплощает и отвечает человеческим потребностям, не ограниченным только физиологиче-
скими, но включающим и духовные, и интеллектуальные, и творческие. 

Дом, таким образом, есть пространство, в котором и которое собирает тело человека, 
его ближнее окружение вещное и человеческое, в целостность, обладающую самостоянием 
субъекта, способную открыться миру, природному и социальному, открыться бытию 
навстречу своей судьбе быть человеком. «В данном контексте целостность человека – это 
не просто сумма его атрибутивных характеристик (физических, психических, социальных, 
культурно-исторических и др.). Она означает прежде всего причастность человека другой, 
более фундаментальной целостности (Космосу, Богу, Абсолюту, Миру, Природе, Бытию) 
[37, с. 45–46]. Особенность Дома как пространства обитания человека в том, что здесь су-
ществуют все признаки целостного космоса со своей пространственной структурой, време-
нем, ландшафтом, со своими полюсами, территориями, которыми владеют различные силы, 
сакральными местами, дорогами и путями, местами, где по-разному движется время, и ко-
торые имеют разный возраст (передаваемые по наследству предметы мебели, старые части 
самого дома). На карте Дома проложены траектории повседневности его обитателей, цен-
тры, периферия, места сакральные и профанные, пути и остановки, выраженные в архитек-
туре и организации пространства и вещей каждого отдельного физического дома. 

Дом обладает собственным отношением со временем, которое также облекается в его 
пространственные формы, задавая их и выражаясь в них. История Дома охватывает времен-
ные отрезки, превышающие длительность жизни человека, оперирует временем поколений, 
рода, имеет многоуровневый, многослойный характер. Время Дома включает в себя время 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

45 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

жизни человека, время поколений его семьи и рода, время самого здания и вещественного 
его наполнения. В дополнение включается и время памяти о Доме, хранимая даже тогда, 
когда Дом оставлен или утрачен. И даже время жизни природы (сада, парка, отдельного 
дерева, животных, обитающих в или при Доме как члены общности или домохозяйства, яв-
ляются частью времени Дома.  

Время Дома во многом время мифологическое, время творения, так как Дом – это место 
появления человека, его становления, его смерти, Дом утрачивается и обретается. Он выпол-
няет функцию двигателя, который, будучи сам неподвижным, дает энергию развития чело-
веку. В каком-то смысле у Дома и вовсе нет времени, он может восприниматься теми, кто в 
нем обитает или теми, кто его покинул и ностальгирует по нему, существующему где-то, как 
то, «что было/есть всегда». Тем самым время Дома оказывается близко пониманию времени 
античного космоса, где встречаются три времени (циклическое время природных ритмов, 
линейное конечное хронологическое время индивидуальной жизни и кайрос – время вечно-
сти). Эти три времени задают разнообразие форм домашнего космоса, формируя карту оби-
тания человека, общности, нечеловеческих участников экзистенции – вещей и животных, 
определяя темп, скорость и ритм их со-бытия. При этом время, как и пространство в Доме, 
соразмерны человеку, а человек соответствует времени так же, как и является уместным в 
пространстве. По путям Дома человек движется в таком ритме, что успевает вслушаться и 
услышать, всмотреться и увидеть бытие дом, вещей, близких, свое собственное. Но в совре-
менном жилом помещении время ускорилось до неимоверности скорости, превращая дом в 
«машину для жилья» (термин Ле Корбюзье из его доклада «К архитектуре» (1923) [38]), вы-
нужденно меняющуюся в своих формах, наполнении, функциональности, как любой высо-
котехнологический объект. Такое помещение более не предполагает обитания в хайдеггеров-
ском понимании, осознанного и неспешного, в нем есть лишь инструментальность исполь-
зования удобного «гаджета», который сменить так же легко, как любой другой «гаджет», 
стоит смениться моде, карьере, экономической ситуации. Задача современного жилища – 
экономить время и усилия, минимизируя включенность человека в собственные действия 
даже такие сущностные, как приготовление еды, наведение порядка, обустройство своего 
пространства. В жилье (впрочем, не только там) больше не нужно непосредственно взаимо-
действовать с вещами – телесный контакт с ними опосредуется гаджетами, а вовлеченность 
вещи в экзистенцию через заботу о вещи, ремонт ее или тем более собственноручное созда-
ние предметов обихода, мебели, тем более строительство самого дома, подается как анахро-
низм. Современное жилье есть продукт дизайна, ориентированного на коммерческий успех, 
рыночную конъюнктуру и социальный стандарт, его оценивают как объект инвестиций, пла-
нируя последующую перепродажу, не связывая с ним сколько-нибудь длительное свое пре-
бывание. Более того, собственное жилье уступает место арендному, становится предпочти-
тельным, так как может быть поменено на жилье иной ценовой категории, в более престиж-
ном районе, на жилье с другим дизайном, или более новое. Такое жилье как объект потреб-
ления или технологическое устройство можно наблюдать со стороны, находясь извне, и не 
важно, наблюдение ли это через витрину окон, на странице журнала или на экране, как про-
изведение искусства или высокотехнологичное устройство. Жилое помещение может суще-
ствовать совершенно без людей, что и происходит с дворцами, храмами, замками, ставшими 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

46 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

«памятниками архитектуры», или с творениями модных архитекторов и дизайнеров. Такое 
жилище – объект массового потребления и массовой культуры. 

Превращение дома в технологическое устройство, в объект потребления, в знак социаль-
ного положения, в пределе в симулякр, приводит к утрате дома как пространства обитания. 
В Доме бытие человека воплощается, обретает свою телесность, вернее, формы. Но только 
если оно – осознанно, помыслено, и прожито. Избыточность вещей, событий, информации 
современного информационного мира и мира потребления ведет к тому, что человек не в со-
стоянии прожить все те вещи, что его окружают, в том числе и физическое пространство его 
обитания, место жительства, оставаясь безучастным и зачастую случайным свидетелем, вре-
менным пользователем или даже «держателем», номинальным владельцем. Так все то, что 
должно было наполнять его дом, обретая смысл в процессе со-бытия, сам дом остается пу-
стым физическим или информационным симулякром (понятие «симулякра» рассмотрено в 
работе Ж. Бодрияра «Симулякры и симуляции» (1981) [39]. Дом, в котором не живут, но ко-
торый снимают, где ночуют или временно пребывают, одежда, которую не носят, книги, кото-
рые не читают, информация, в которую не верят, мнения, которые не воспринимаются или, 
напротив, транслируются без рефлексии и понимания, вернее, жилое помещение, становится 
лишь местом временного пристанища – комфортное, не требующее заботы и усилий, выра-
жающее социальный и экономический статус и уровень технологического развития. Мобиль-
ность, по мнению Дж Урри, есть основа современного общества, культуры, экономики. В его 
концепции, изложенной в книге «Мобильности» (2007), дом интерпретируется как «межпро-
странство», место не-мобильности [40, с. 363]. Предельное выражение такого мобильного че-
ловека – цифровой кочевник, о котором пишут Ц. Макимото и Д. Маннерс в книге «Digital 
Nomad» (1997) [41], который не просто добровольно отказывается до физического дома, фи-
зических вещей, физического пространства, но утрачивает вместе с ними пространство экзи-
стенции. У современного кочевника нет места, где он может встретиться со своим бытием, 
где обретает форму время, посему он не способен на самостояние, а значит, на восхождение, 
он лишь дрейфует среди эмоций, которые, не будучи осознанными, не преобразуются в чув-
ства, среди впечатлений которые, не становясь семенем для творения нового, проходят бес-
следно [42]. В пространстве города, культуры, виртуального мира, где странствуют современ-
ные кочевники, остается «что» – объекты, которым суждено быть потребленными в качестве 
поставщиков впечатлений, инструментов создания условий для отдыха, комфорта, обеспече-
ния биологических потребностей во сне и еде. Но утрачивается «зачем», та самая интенцио-
нальность, которая имманентно присуща человеческой экзистенции.  

Безусловно, идеология и философия технооптимизма видит в цифровой среде новое про-
странство, в котором могут возникнуть новые формы общности (онлайн-сообщества), творче-
ства (цифровые проекты), памяти (цифровые музеи, библиотеки). Но главной, пока не преодо-
ленной проблемой такого виртуального пространства, претендующего на создание новой циф-
ровой формы Дома, в том, что в нем невозможна сопричастность тела и вещи во взаимодей-
ствии, что исключает и тело, и вещь из этого пространства, а значит, аннулирует сущностные 
границы человеческой экзистенции, ее пространственность. Нематериальное бытие цифрового 
пространства изъято из времени, в нем вещи не стареют, не требуют заботы, а человек, меняясь 
с возрастом, не проживает иначе привычное пространство. Таким образом, цифровое простран-
ство в текущем его состоянии лишь симулирует пространство бытия. 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

47 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

Пространство экзистенции подменяется пространством функционирования человека, 
который, наравне с другими техническими устройствами, должен быть эффективен, меньше 
потреблять ресурсов, больше производить прибавочной стоимости, быть заменимым, ре-
монтопригодным, легко и без лишних издержек встраиваемым в любые процессы, будь то 
процессы технологические, социальные или политические. 

В Доме же нужно быть внутри, не только внутри помещения, но внутри самого обита-
ния, его пространство и время нужно проживать, при этом его эстетика понятна только тем, 
кто в нем живет. Дом не принимает зрителей, любопытствующих и праздных, которые со-
вершенно естественны для жилого помещения. Он принимает лишь деятельных и вовле-
ченных обитателей, которые, прибывая, обитая, творя в нем, творят себя и его. Но обитание 
в доме требует усилий и времени, нужных для заботы не только и не столько о себе, сколько 
о доме, вещах, не говоря уже о людях, без которых нет той общности, вокруг которой, равно 
как и вокруг вещей и сооружений, выстраивается Дом как пространство экзистенции. 

Важно отметить, что Дом есть необходимое условие для путешествия, странствия че-
ловека от простого перемещения в физическом пространстве до духовного восхождения к 
Богу. Представляя собой человеческий космос (микрокосм), Дом есть связь всех сфер ан-
тропного пространства (индивидуального пространства тела, домашнего пространства 
общности, социального пространства города, космоса цивилизации), место встречи про-
странства экзистенции с трансцендентным. Дом определяет границу бытия общности и 
включенного в него индивида. Выход за границу своего бытийственного пространства есть 
реализация интенциональной сущности человека в преодолении себя, ставшего своей дан-
ностью ради встречи с Другим, с Иным, с Абсолютом. Дом как граница между человеком и 
миром, таким образом, есть условие реализации интенциональности, условие движения че-
ловека вовне, ибо интенциональное восхождение должно начинаться из того места, где че-
ловек осознает себя, свою сущность, свои границы, принимает их и делает попытку их пре-
одоления. Также интенциональное движение – это движение к цели, в направлении того 
места, попав в которое человек обретает свои новые, иные основания и границы, которым 
суждено получить пространственную форму, т. е. стать новым Домом. Путешествие от или 
в направлении Дома наполнено смыслом и целью обретения своего бытия и творения того 
пространства, где это бытие будет высказано, увидено, прожито. Движение от Дома осу-
ществляется для становления, это движение восхождения. Движение возвращения Домой 
есть движение строения мира из того, что взято из Дома и обретено в путешествии, о чем 
замечательно писали, анализируя мифы и сказки, М. Элиаде и Дж. Кэмпбелл [43; 44]. 

Все измерения антропного пространства собираются в Доме. Это тело индивидуального 
человека, которое достраивается до полноты своего потенциала в теле Дома. Это и пространство 
общности, разворачивающееся собственно в общем месте обитания, это и природа, в которую 
органично внедрен Дом, живущий по законам смены времен года, укорененный в почву. Обита-
тели дома могут жить лишь пользуясь природным дарами, пусть и выращенными в границах 
дома-поместья. Это и социальное пространство, форму которого задает город, где человек, по-
лучая самостояние субъекта через укорененность в этос и включенность в общность, может 
быть полноправным актором социальных процессов и отношений. Сам Дом есть артефакт куль-
туры, его вещное наполнение есть искусственно созданные объекты, не возможные в природе. 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

48 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

Все пути человека, начинающиеся в Доме и лежащие во вне, есть пути к трансценденции, той 
сфере, что привносит в бытие человека динамику рождения, становления, путешествия, возвра-
щения, жизненного пути, нацеленного на встречу с Абсолютом, Бытием, дабы расширить, при-
растить сферу Дома и тех, кто вместе с человеком в этом Доме обитает, его общности.  

При этом важно отметить, что речь идет о Доме как о сущностном условии человече-
ского бытия, отнюдь не предполагающем конкретные формы и условия его воплощения. 
Даже в очень скудном пространстве аскета может возникнуть пространство заботы, усерд-
ного внимания и общности, в которое вовлекаются самые скудные вещи, немногочисленные 
люди, простейшие формы жилища. Впрочем, проблему тех социальных, экономических и 
культурных ограничений, которые не позволяют Дому в этом его понимании реализоваться 
как неизменная данность, предстоит еще глубоко изучать. 

Заключение. И в пространственном, и во временном измерении для обитателей Дом – 
тотален в том смысле, что вне его нет другого Дома, но есть мир, который – вне, за границами 
Дома, а посему необитаем, нечеловеческий, не свой. В этом смысле Дом, даже в деконструи-
рованный и виртуализированный современностью, сохраняет в себе представление об ой-
косе – месте обитания, жилище человека, и ойкумене – обитаемой, очеловеченной части кос-
моса, антропного пространства, а значит, сохраняет в себе человека. Тот антропологический 
вызов, которые возник в связи с стремительным развитием цифровых технологий, в частно-
сти искусственного интеллекта, может быть принят и преодолен только при одном условии: 
преодолении антропологического кризиса, возникшего с системной деконструкцией человека 
и человеческого пространства. Ответом может и должно быть очеловечивание человека и того 
мира, в котором он обитает, его новая доместикация. Очень точно пишет Подорога, говоря, 
что «Модусы человеческого существования на земле – строить (bauen), жить (wohnen), мыс-
лить (denken) – определяют опыт пространственности человека, развертывающийся в грани-
цах игры божественного и смертного, земного и небесного, в границах того, что Хайдеггер 
наперекор “поставу” определяет как мир “четверицы” (Geviert)» [32, с. 261]. Дом – простран-
ство того труда, плоды которого есть преобразованное, очеловеченное бытие, космос в его 
микромодели, ойкос. Даже если труд этот – труд мысли, свершение его непременно осуществ-
ляется в пространстве, где мышление только и возможно, где мысль «дома», а плоды мышле-
ния обретают форму того пространства, где были созданы. Так, трудясь в доме, человек при-
ближается к своему создателю, ибо творит бытие, свое бытие и пространства своего бытия, 
свой дом, который становится домом для других обитателей, людей, вещей, животных. В. По-
дорога писал о «творящем ландшафте», в котором, преобразованном в труде или осознанном 
в мысли, все значимо, все – соавтор творения: «Мысль не может существовать вне своего 
места, ей небезразлично собственное местоположение в структуре бытия» [32, с. 248]. Позна-
вая, понимая, человек творит свой мир, мир, где он Дома, т. е. свой Дом. Создавая Дом, чело-
век реализует свою креативность, творческую потенцию, которая и есть то, что делает его 
подобным Творцу. И не важно, каково воплощение этого Дома – сотворенного мира, где че-
ловек со-бытийствует со своими Другими, разделяя с ними этос. В таком пространстве есть 
место всему, в том числе и техническим системам, которые, будучи встроены в экзистенцию 
человека, творящего свой мир, будут не угрозой существованию этого мира и человечности 
человека, но условием восхождения человека к обретению смысла своего бытия. 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

49 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 
1. Шипулин В. О. Биополитические технологии власти в эпоху цифры // Ученые записки 

НовГУ. 2023. № 3 (48). С. 255–260. DOI: 10.34680/2411-7951.2023.3(48).255-260. 
2. Смирнов С. А. Виртуальная реальность как превращенная форма // Философский жур-

нал. 2023. Т. 16, № 1. С. 21–38. DOI: 10.21146/2072-0726-2023-16-1-21-38. 
3. Бодрийяр Ж. Система вещей / пер. с фр. С. Зенкина. М.: Рудомино, 1999.  
4. Бродель Ф. Материальная цивилизация, экономика и капитализм, XV–XVIII вв. Т. 1. Струк-

туры повседневности: возможное и невозможное / пер. с фр. Л. Е. Куббеля. М.: Весь Мир, 2007. 
5. Замчалова И. Ю. Искусственный интеллект: риски и перспективы культуры // Интеллект. 

Инновации. Инвестиции. 2023. № 5. С. 102–110. DOI: 10.25198/2077-7175-2023-5-102. 
6. Константинов Д. В. Искусственный интеллект: приближение антропологической ката-

строфы? // Вестн. Омского ун-та. 2024. T. 29, № 4. С. 32–44. DOI: 10.24147/1812-3996.2024.4.32-44. 
7. Гагарин А. С. Феноменологическая топика: смысложизненное пространство экзистенци-

алов человеческого бытия // Научный ежегодник Института философии и права УрО РАН. 2009. 
Вып. 9. С. 7–26. 

8. Гуссерль Э. Идеи к чистой феноменологии и феноменологической философии. Кн. 1 / 
пер. с нем. А. В. Михайлова. М.: Академ. Проект, 2009. 

9. Шелер М. Человек в эпоху уравнивания // Избранные произведения / пер. с нем. А. В. Де-
нежкина, А. Н. Малинкина, А. Ф. Филлипова; под ред. А. В. Денежкина. М.: Гнозис, 1994. С. 98–128. 

10. Шелер М. Положение человека в космосе // Избранные произведения / пер. с нем. А. В. Де-
нежкина, А. Н. Малинкина, А. Ф. Филлипова; под ред. А. В. Денежкина. М.: Гнозис, 1994. С. 129–193. 

11. Хайдеггер М. Бытие и время / пер. с нем. В. В. Бибихина. М.: Ad Marginem, 1997. 
12. Хайдеггер М. Строительство. Жительствование. Мышление / пер. Д. А. Колесниковой // 

Журнал Фронтирных Исследований. 2020. № 1 (17). С. 157–173. DOI: https://doi.org/10.24411/2500-
0225-2020-10011. 

13. Подорога В. А. Метафизика ландшафта. Коммуникативные стратегии в философской 
культуре XIX–XX вв. М.: Наука, 1993. 

14. Мамардашвили М. К. Как я понимаю философию. М.: Прогресс, 1990.  
15. Маслоу А. Мотивация и личность. 3-е изд. / пер. с англ. СПб.: Питер, 2019. 
16. Фуко М. Надзирать и наказывать. Рождение тюрьмы / пер. с фр. В. Наумова; под ред. 

И. Борисовой. М.: Ad Marginem, 1999. 
17. Мерло-Понти М. Феноменология восприятия / пер. с фр.; под ред. И. С. Вдовиной, 

С. Л. Фокина. СПб.: Ювента: Наука, 1999. 
18. Поломошнов А. Ф., Молоканов А. А. Постмодернистская ревизия традиционной телес-

ности // Общество: философия, история, культура. 2023. № 1. С. 40–46. DOI: 10.24158/fik.2023.1.5. 
19. Флоренский П. А. Органопроекция // Русский космизм: антология философской мысли / 

сост. С. Г. Семенова, А. Г. Гачева. М.: Педагогика-Пресс, 1993. С. 149–162. 
20. Разова Е. Л. Топология этоса: антропологическое прочтение феномена Дома // ДИС-

КУРС. 2023. Т. 9, № 6. С. 29–43. DOI: 10.32603/2412-8562-2023-9-6-29-43. 
21. Фуко М. История сексуальности. Т. IV. Признания плоти / пер. с фр. М.: Ад Маргинем 

Пресс, 2021. 
22. Бурдьё П. Различение: социальная критика суждения // Западная экономическая со-

циология: хрестоматия современной классики / сост. и науч. ред. В. В. Радаев; пер. М. С. Добря-
ковой и др. М.: РОССПЭН, 2004. С. 537–565. 

23. Чеснокова Л. В. Дом как «третья кожа»: локальные практики приватности // Вестн. Ом-
ского ун-та. 2023. Т. 28, № 4. С. 71–76. DOI: 10.24147/1812-3996.2023.28(4).71-76. 

24. Шоркин А. Д. К истории пролиферации вещей // Ученые записки Крымского федераль-
ного университета им. В. И. Вернадского. Философия. Культурология. Политология. 2024. Т. 10, 
спец. вып. С. 154–166. 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

50 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

25. Хайдеггер М. Вещь // Время и бытие: статьи и выступления / пер. с нем. В. В. Бибихина. 
М.: Республика, 1993. С. 316–326. 

26. Бубер М. Я и Ты / пер. с нем. А. Анваера. М.: АСТ, 2024. 
27. Харман Г. Четвероякий объект: метафизика вещей после Хайдеггера / пер. с англ. А. Мо-

розова, О. Мышкина. Пермь: Гиле Пресс, 2015.  
28. Разова Е. Л. Проблема определения понятия «этос». Философский аспект // Вестн. ОмГПУ. 

Гуманитарные исследования. 2023. № 3 (40). С. 43–49. DOI: 10.36809/2309-9380-2023-40-43-49. 
29. Ионесов В. И. Веществование как исток: некоторые культурологические прояснения // 

Вестн. культуры и искусств. 2025. № 1 (81). С. 51–60. 
30. Ионесов В. И. Предметный мир в диалоге человека и вещи: некоторые культурологиче-

ские прояснения // Вестн. Челябинского гос. ун-та. 2024. № 4 (486). С. 12–22. DOI: 10.47475/ 
1994-2796-2024-486-4-12-22. 

31. Карсавин Л. П. Религиозно-философские сочинения. Т. 1 / сост. и вступ. ст. С. С. Хоружего. 
М.: Ренессанс, 1992. 

32. Подорога В. А. Выражение и смысл. Ландшафтные миры философии. М.: Ad Marginem, 1995.  
33. Башляр Г. Избранное: поэтика пространства / пер. с фр. Н. В. Кислова и др. М.: РОССПЭН, 

2004. 
34. Юнг К. Г. Человек и его символы / пер. с англ. И. Н. Синициной, С. Л. Удовика, В. В. Зе-

ленского; общ. ред. и послесл. С. Н. Синицина. М.: Серебряные нити, 2006. 
35. Холл Э. Т. Скрытое измерение / пер. с англ. М. А. Руднева. М.: Прогресс, 1979. 
36. Александер К., Исикава С., Силверстайн М. Язык шаблонов. Города. Здания. Строитель-

ство / пер. с англ. И. Сыровой. М.: Студия Артемия Лебедева, 2014. 
37. Моторина Л. Е. Человек как антропологическая целостность: методология 

исследования // Вестн. Финансового ун-та. Гуманитарные науки. 2018. № 4. С. 44–49.  
DOI: 10 26794/2226-7867-2018-8-4-44-49. 

38. Ле Корбюзье. Архитектура XX века / пер. с фр. под ред. К. Т. Топуридзе. М.: Прогресс, 1977. 
39. Бодрийяр Ж. Симулякры и симуляции / пер. с фр. А. Качалова. М.: ПОСТУМ, 2015. 
40. Урри Дж. Мобильности / пер. с англ. А. В. Лазарева. М.: Праксис, 2012. 
41. Makimoto T., Manners D. Digital Nomad. Chichester; NY: John Wiley & Sons, 1997. 
42. Погребняк А. Рассеянность vs неуютность: о цифровой бездомности в связи с 

концепцией Шошаны Зубофф // Логос. 2024. Т. 34, № 6. С. 235–256. DOI: 10.17323/0869-5377-2024-
6-235-256. 

43. Элиаде М. Очерки сравнительного религиоведения / пер. с англ. Ш. А. Богиной и др. М.: 
Ладомир, 1999.  

44. Кэмпбелл Дж. Тысячеликий герой / пер. с англ. М.: АСТ, 1997.  

Информация об авторе. 
Разова Елена Леонидовна – кандидат философских наук (2004), доцент кафедры фило-

софии Гродненского государственного университета имени Янки Купалы, ул. Ожешко, 
д. 22, Гродно, 230023, Республика Беларусь. Автор более 40 научных публикаций. Сфера 
научных интересов: философская антропология, онтология, теория и история культуры. 

О конфликте интересов, связанном с данной публикацией, не сообщалось. 
Поступила 29.09.2025; принята после рецензирования 06.10.2025; опубликована онлайн 22.12.2025. 

REFERENCES 
1. Shhipulin, V.O. (2023), “Biopolitical Technologies of Power in the Digital Age”, Memoirs of 

Novgorod State Univ., no. 3 (48), pp. 255–260. DOI: 10.34680/2411-7951.2023.3(48).255-260. 
2. Smirnov, S.A. (2023), “Virtual Reality as a Transformed Form”, Philosophy J., vol. 16, no. 1,  

pp. 21–38. DOI: 10.21146/2072-0726-2023-16-1-21-38. 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

51 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

3. Baudrillard, J. (1999), Le système des objets, Transl. by Zenkin, S., Rudomino, Moscow, RUS. 
4. Braudel, F. (2007), Civilisation matérielle, économie et capitalisme, XVe–XVIIIe siècle. T. 1. Les 

structures du quotidien: le possible et l’impossible, Ves' Mir, Moscow, RUS. 
5. Zamchalova, I.Yu. (2023), “Artificial Intelligence: Risks and Perspectives for Culture”, Intellect. 

Innovation. Investments, no. 5, pp. 102–110. DOI: 10.25198/2077-7175-2023-5-102. 
6. Konstantinov, D.V. (2024), “Artificial Intelligence: is Anthropological Catastrophe Coming?”, 

Herald of Omsk Univ., vol. 29, no. 4, pp. 32–44. DOI: 10.24147/1812-3996.2024.4.32-44. 
7. Gagarin, A.S. (2009), “Phenomenological topic: meaning-of-life space existentials of human 

life”, Nauch. ezhegodnik In-ta filosofii i prava Ural. otd-niya Ros. akad. nauk, iss. 9, pp. 7–26. 
8. Husserl, E. (2009), Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 

Erstes Buch, Transl. by Mikhailov, A.V., Akademicheskii Proekt, Moscow, RUS. 
9. Scheler, M. (1994), “Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs”, Izbrannye proizvedeniya [Selected 

Works], Transl. by Denezhkin, A.V., Malinkin, A.N. and Fillipov, A.F., in Denezhkin, A.V. (ed.), Gnozis, 
Moscow, RUS, pp. 98–128. 

10. Scheler, M. (1994), “Die Stellung des Menschen im Kosmos“, Izbrannye proizvedeniya [Selected 
Works], Transl. by Denezhkin, A.V., Malinkin, A.N. and Fillipov, A.F., in Denezhkin, A.V. (ed.), Gnozis, 
Moscow, RUS, pp. 129–193. 

11. Heidegger, M. (1997), Sein und Zeit, Transl. by Bibikhin, V.V., Ad Marginem, Moscow, RUS. 
12. Heidegger, M. (2020), “Building, Dwelling, Thinking“, Transl. by A. Kolesnikova, J. of Frontier 

Studies, no. 1 (17), pp. 157–173. DOI: https://doi.org/10.24411/2500-0225-2020-10011. 
13. Podoroga, V.A. (1993), Metafizika landshafta. Kommunikativnye strategii v filosofskoi kul'ture XIX-

XX vv. [Metaphysics of Landscape. Communicative Strategies in the Philosophical Culture of the  
19th–20th Centuries], Nauka, Moscow, RUS. 

14. Mamardashvili, M.K. (1990), Kak ya ponimayu filosofiyu [How I Understand Philosophy], 
Progress, Moscow, USSR. 

15. Maslow, A.H. (2019), Motivation and Personality, 3rd ed., Transl., Piter, SPb., RUS. 
16. Foucault, M. (1999), Surveiller et punir. Naissance de la prison, Transl. by Naumov, V., in 

Borisova, I. (ed.), Ad Marginem, Moscow, RUS. 
17. Merleau-Ponty, M. (1999), Phénoménologie de la perception, Transl. by Vdovina, I.S. and Fokin, S.L. 

(ed.), Yuventa, Nauka, SPb., RUS. 
18. Polomoshnov, A.F. and Molokanov, A.A. (2023), “Postmodernist Revision of Traditional 

Corporeality”, Society: Philosophy, History, Culture, no. 1, pp. 40–46. DOI: 10.24158/fik.2023.1.5. 
19. Florenskii, P.A. (1993), “Organoprojection”, Russkii kosmizm: Antologiya filosofskoi mysli [Russian 

Cosmism: An Anthology of Philosophical Thought], Pedagogika-Press, Moscow, RUS, pp. 149–162. 
20. Razava, A.L. (2023), “Topology of Ethos: Anthropology Study of the Phenomenon of Home”, 

DISCOURSE, vol. 9, no. 6, pp. 29–43. DOI: 10.32603/2412-8562-2023-9-6-29-43. 
21 Foucault, M. (2021), Histoire de la sexualité, 4. Les aveux de la chair, Transl., Ad Marginem Press, 

Moscow, RUS. 
22. Bourdieu, P. (2004), “La Distinction. Critique sociale du jugement”, Zapadnaya 

ekonomicheskaya sotsiologiya: Khrestomatiya sovremennoi klassiki [Western Economic Sociology: 
A Reader of Modern Classics], comp. and sci. ed. by Radaev, V.V., Transl. by Dobryakova, M.S. et al., 
ROSSPEN, Moscow, RUS, pp. 537–565. 

23. Chesnokova, L.V. (2023), ““Home as a "Third Skin": Local Privacy Practices””, Herald of Omsk 
Univ., vol. 28, no. 4, pp. 71–76. DOI: 10.24147/1812-3996.2023.28(4).71-76. 

24. Shorkin, A.D. (2024), “On the History of the Proliferation of Things”, Scientific Notes of  
V.I. Vernadsky Crimean Federal University. Philosophy. Political Science. Cultural studies, vol. 10, special 
issue, pp. 154–166. 



Философия ДИСКУРС. 2025. Т. 11, № 6. C. 33–52 
Philosophy DISCOURSE. 2025, vol. 11, no. 6, pp. 33–52 

 

52 Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека 
Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence 

25. Heidegger, M. (1993), “Das Ding”, Sein und Zeit, Transl. by Bibikhin, V.V., Respublika, Moscow, 
RUS, pp. 316–326. 

26. Buber, M. (2024), Ich und Du, Transl. by Anvaer, A., AST, Moscow, RUS. 
27. Harman, G. (2015), The Quadruple Object, Transl. by Morozov, A. and Myshkin, O., Gile Press, 

Perm, RUS. 
28. Razava, E.L. (2023), ““The Problem of Defining the Concept of "Ethos". Philosophical Aspect””, 

Review of Omsk State Pedagogical Univ. Humanitarian Research, no. 3 (40), pp. 43–49. DOI: 10.36809/ 
2309-9380-2023-40-43-49. 

29. Ionesov, V.I. (2025), “Rexistentia as an Origin: Some Culturological Clarifications”, Culture and 
Arts Herald, no. 1 (81), pp. 51–60. 

30. Ionesov, V.I. (2024), “The Objective World in the Dialogue of Man and Thing: Some 
Culturological Clarifications”, Bulletin of Chelyabinsk State Univ., no. 4 (486), pp. 12–22. DOI: 
10.47475/1994-2796-2024-486-4-12-22. 

31. Karsavin, L.P. (1992), Religiozno-filosofskie sochineniya. T. 1 [Religious and Philosophical Works. 
Vol. 1], Renessans, Moscow, RUS. 

32. Podoroga, V.A. (1995), Vyrazhenie i smysl. Landshaftnye miry filosofii [Expression and Meaning. 
Landscape Worlds of Philosophy], Ad Marginem, Moscow, RUS. 

33. Bachelard, G. (2004), La Poétique de l'espace, Transl. by Kislov, N.V. et al., ROSSPEN, Moscow, 
RUS. 

34. Jung, C.G. (2006), Der Mensch und seine Symbole, Transl. by Sinitsina, I.N., Udovik, S.L. and 
Zelenskii, V.V., in Sinitsina, S.N. (ed.), Serebryanye niti, Moscow, RUS. 

35. Hall, E.T. (1979), The Hidden Dimension, Transl. by Rudnev, M.A., Progress, Moscow, RUS. 
36. Alexander, C., Ishikawa, S. and Silverstein, M. (2014), A Pattern Language: Towns, Buildings, 

Construction, Transl. by Syrova, I., Studiya Artemiya Lebedeva, Moscow, RUS. 
37. Motorina, L.E. (2018), “A Man as Anthropological Integrity: Methodology of Research”, 

Humanities and Social Sciences. Bulletin of the Financial Univ., no. 4, pp. 44–49. DOI: 10 26794/2226-
7867-2018-8-4-44-49. 

38. Le Corbusier (1977), Vers une architecture, Transl. by Topuridze, K., Progress, Moscow, USSR. 
39. Baudrillard, J. (2015), Simulacres et Simulation, Transl. by Kachalov, A., POSTUM, Moscow, RUS. 
40. Urry, J. (2012), Mobilities, Transl. by Lazarev, A.V., Praksis, Moscow, RUS. 
41. Makimoto, T. and Manners, D. (1997), Digital Nomad, John Wiley & Sons, Chichester, NY, USA. 
42. Pogrebnyak, A. (2024), “Distraction vs Cosiness: on the digital homelessness in relation to the 

concept of Shoshana Zuboff”, Logos, vol. 34, no. 6, pp. 235–256. DOI: 10.17323/0869-5377-2024-6- 
235-254. 

43. Eliade, M. (1999), Patterns in Comparative Religion, Transl. by Bogina, Sh.A. et al., Ladomir, 
Moscow, RUS. 

44. Campbell, J. (1997), The Hero with a Thousand Faces, Transl., AST, Moscow, RUS. 

Information about the author. 
Alena L. Razava – Can. Sci. (Philosophy, 2004), Associate Professor at the Department of 

Philosophy, Yanka Kupala State University of Grodno, 22 Ozheshko str., Grodno 230023, Belarus. 
The author of more than 40 scientific publications. Area of expertise: philosophical anthropology, 
ontology, theory and history of culture. 

No conflicts of interest related to this publication were reported. 
Received 29.09.2025; adopted after review 06.10.2025; published online 22.12.2025. 

https://journals.csu.ru/index.php/BulletinCSU/index

	02-3- Философия_ Разова Е.Л._33-53
	Топология Дома: опыт феноменологического исследования границ пространства бытия человека
	Topology of the Home: an Experiment in Phenomenological Research into the Boundaries of Human Existence
	СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ
	REFERENCES



